Prédication donnée a 1’Oratoire du Louvre le 25 janvier 2026 pasteure Béatrice Cléro-Mazire

« une espérance commune ? »
Lettre aux Ephésiens 4,1-13

Je vous y exhorte donc dans le Seigneur, moi qui suis prisonnier : accordez votre vie a l'appel que vous avez recu ; en toute humilité
et douceur, avec patience, supportez-vous les uns les autres dans l'amour ; appliquez-vous a garder l'unité de l'esprit par le lien de la
paix. 1l y a un seul corps et un seul Esprit, de méme que votre vocation vous a appelés a une seule espérance ,; un seul Seigneur, une

seule foi, un seul baptéme ; un seul Dieu et Pere de tous, qui régne sur tous, agit par tous, et demeure en tous.

chacun de nous

cependant la grace a été donnée selon la mesure du don du Christ. D'ou cette parole : Monté dans les hauteurs, il a capturé des
prisonniers ; il a fait des dons aux hommes. Il est monté | Qu'est-ce a dire, sinon qu'il est aussi descendu jusqu'en bas sur la
terre ? Celui qui est descendu, est aussi celui qui est monté plus haut que tous les cieux, afin de remplir l'univers. Et les dons qu'il a
faits, ce sont des apdtres, des prophétes, des évangélistes, des bergers et catéchétes, afin de mettre les saints en état d'accomplir le
ministere pour bdtir le corps du Christ, jusqu'a ce que nous parvenions tous ensemble a l'unité dans la foi et dans la connaissance du

Fils de Dieu, a l'état d'adultes, a la taille du Christ dans sa plénitude.

En cette semaine de priére pour 1’unité des
Chrétiens, le choix qu’a fait I’Eglise Apostolique
Arménienne de ce passage de la Lettre aux Ephésiens
a de quoi surprendre. Cette lettre est un appel a faire
une la communauté des disciples du Christ, qu’ils
soient Juifs ou non-Juifs, c’est-a-dire, dans le langage
de I’époque : Juifs ou paiens.

Aujourd’hui, au 21éme siécle, serait-il
possible qu’un Chrétien soit le paien d’un autre
Chrétien ?

De plus, I’appel a I'unité contenu dans cette
lettre s’adresse a des croyants réunis en communauté
dans un lieu précis et qui doivent relever le défi de
vivre ensemble leur culte avec ses problémes
pratiques, ses questions financiéres, son action
solidaire, bref, qui doivent faire église.

La semaine de priére pour ['unité des
Chrétiens s’adresse aux différentes dénominations
chrétiennes dispersées de par le monde ; c’est
d’ailleurs sa grandeur, car elle réunit des entités qui
n’ont presque aucun point commun. Entre I’histoire
trés ancienne de I’Eglise Apostolique Arménienne et
notre Eglise Protestante Unie de France, les
différences sont énormes.

Il n’y a presque aucun point commun entre
nos églises sauf : Jésus le Christ. Mais, 1a encore, de
quel Jésus parle-t-on ? Comment est-il reconstitué
dans telle ou telle tradition ? Comment sa part divine
est-elle comprise dans une église ou une autre ?
Partout les difficultés persistent.

La commission Foi et Constitution, créée au
tout début du XXéme siécle par les Episcopaliens et
d’autres églises issues de la Réforme est aujourd’hui
une entité a I’ceuvre au sein du Conseil (Ecuménique
des églises pour travailler les questions théologiques
de maniére a pouvoir dépasser les blocages qui
empéchent encore aujourd’hui les églises chrétiennes
de partager ensemble ce qu’elles ont de plus beau et
de meilleur pour ce monde : la communion par
exemple. On pourrait se dire, découragés apres tant
de siécles de désunion, que c’est inutile. Pourtant, la
présidente de cette commission, la pasteure
norvégienne Stéphanie Dietrich témoigne de I’intérét
trés important des jeunes générations pour cette
action cecuménique. La génération qui vient est

portée a ’cecuménique par le seul fait qu’elle a des
défis environnementaux a relever qui ne lui
permettent pas de s’arréter aux différences
doctrinales et ecclésiologiques entre les
dénominations religieuses. Stéphanie Dietrich insiste
aussi sur le fait que les lieux oecuméniques
permettent de cultiver une amitié qui permettra a
chacun de rester ami avec [’autre, par-dela les
divisions que les pouvoirs politiques divisés, les
guerres, les catastrophes naturelles peuvent entrainer.
L’oecuménisme est, pour elle, un vecteur de paix
pour notre monde.

Le témoignage de cette responsable est
exemplaire et je souscris a son diagnostic (que vous
pouvez retrouver sur le site du Conseil Oecuménique
des églises). Malheureusement, pour arriver a une
telle libert¢ dans la rencontre avec la diversité
religieuse, il faut avoir pris une hauteur de vue qui
manque a beaucoup de responsables d’églises: nous
manquons souvent de confiance, en gardant en
mémoire les échecs de certains essais de dialogues.

Prendre de la hauteur, c’est précisément le
parti pris par la lettre aux Ephésiens dont nous avons
partagé les mots pleins d’espérance. La mention des
lieux célestes comme point de vue englobant de Dieu
sur ses enfants est employée a plusieurs reprises dans
toute la lettre. Et 1’on comprend bien que pour
obtenir 1'unité avec la diversité, le mieux soit de
s’¢élever, jusqu’a ne plus voir, de loin et de haut,
qu’une seule et méme église, une et indivise.

Mais voila, décréter 1’unité n’est pas la faire
réellement. Et quand j’entends les jeunes qui se
retrouvent dans des lieux de dialogues cecuméniques,
quand je les vois se marier avec des confessions
chrétiennes différentes, quand je les entends parler de
ce qu’ils comprennent des autres fagons de vivre une
foi chrétienne, ils ne semblent pas vouloir gommer
les différences qui font la singularité de I’autre et
I’intérét du dialogue. Au contraire, ce qui est
fascinant, c’est que 1’autre se dise chrétien et qu’il ou
elle ne le vive pas du tout de la méme fagon.

Alors, comment atteindre 1’unité ?

Suffit-il d’affirmer : « Il y a un seul corps et un seul
Esprit, de méme que votre vocation vous a appelés a
une seule espérance ; un seul Seigneur, une seule foi,



un seul baptéme ; un seul Dieu et Pere de tous, qui
régne sur tous, agit par tous, et demeure en tous ».
Cet argument d’autorité qui remet chacun sous le
regard de Dieu souléve une contradiction : chacun
recoit différemment la présence de Dieu dans sa vie.
Les témoignages bibliques, canoniques ou non, le
montrent eux aussi et la diversité des points de vue
sur Dieu et comment il convient de lui étre fidéle,
semble bien étre constitutif du christianisme.

C’est d’ailleurs dans la diversité que le
christianisme s’est développé. Cette diversité se
glisse méme jusque dans la rédaction de la lettre qui
n’est peut-&tre pas Paul et qui a quelques accents qui
la rapprocheraient des écrits johanniques.

L’auteur de I’Epitre aux Ephésiens aurait
emprunté ’identité de Paul pour jouir de son autorité
aupres des destinataires de sa lettre et faire passer son
message singulier. Geste intéressant qui remet au
centre de la question de I'unité, la pluralité¢ du
langage.

Que cherchons-nous quand nous cherchons
I’unité ? Ne suffirait-il pas de rechercher la paix ? Un
pacte de non-agression et de respect de la pratique et
de la foi de I’autre dans sa dénomination religieuse ?
Ne pourrait-on pas étre conséquent et accepter les
décisions des synodes de chaque église en laissant
chacun faire son chemin sans chercher a nous
changer les uns les autres ?

Sans doute cette attitude minimaliste fait
craindre que nos chemins finissent pas ne plus jamais
se croiser. La paix, comme le respect et I’amitié ne
sont pas donnés, il faut les cultiver. Et il n’est pas
certain que nous soyons appelés a nous laisser
scléroser, chacun, dans nos identités croyantes.

Dans son magnifique livre, Le Christ a la
croisée des religions, le théologien Rapha€l Picon
nous retrace la christologie et le pluralisme de John
Cobb, penseur de la théologie du « process ». Dans
son ouvrage intitulé Theology as political Theology,
Cobb soutient que, a la suite de Thomas d’Aquin,
puis de Kant, nous savons du monde que nous
expérimentons qu’il est toujours celui que nous
construisons. Il n’existe pas en lui-méme,
indépendamment des étres humains qui le pensent,
I’organisent et le vivent. Cobb applique cette
conviction au champ de la théologie en précisant que
Dieu lui-méme n’est pas une instance de 1’au-dela,
mais qu’il est ce que nous faisons de lui tout en nous
donnant la puissance de faire de lui ce que nous en
faisons. Il ne s’agit pas ici de dire que nous créons
Dieu, mais qu’il est la forme méme de notre pensée
théologique. Il est a la fois le contenu d’une
projection personnelle et la puissance qui nous
permet de formuler cette projection, sans jamais se
laisser réduire a cette projection subjective et
personnelle. Il est le langage grace auquel nous
pouvons le penser . Dans la foi, Dieu se donne
comme langue de la foi.

Avec une telle définition de Dieu, le
pluralisme des religions et des confessions est assumé

et valoris¢ comme révélation de la foi de chaque
personne. Loin de nous enfermer chacun dans notre
sphere singuliere de foi, cette pluralité des fagons
d’étre en relation avec Dieu, est comme une richesse
immense qu’il convient de découvrir par le dialogue.

John Cobb soutient que c’est dans le
dialogue avec les autres religions que se révéle le
christianisme, justement par la découverte, au contact
de l’autre, différent, de ce qui est singulier dans le
christianisme.

On pourrait aisément élargir cela aux
confessions chrétiennes, qui, si elles dialoguaient
sans peur de perdre un peu de leur dme, pourraient
puiser de ces rencontres une révélation sur elles-
mémes et une transformation vers plus d’intelligence
du monde et ne notre propre foi.

Dans la théologie de John Cobb, le Christ est
a la croisée des chemins de ce pluralisme ; il est « la
voie qui n’en exclut aucune ». Figure inclusive par
excellence, le Christ révéle le pluriel dans 1’Un sans
le réduire a lui seul. Il est dans les relations qu’il tisse
et il est tissé de ces relations.

C’est une anthropologie qui connait la limite
de ses connaissances, que nous propose John Cobb.
La pluralité m’aide a connaitre ce qui est « impensé »
dans ma foi.

Si I’on en croit John Cobb, ce n’est pas d’un
point de vue divin surplombant que nous viendra
I’unité, ni d’une figure christique une et indivise,
mais du débat que le Christ suscite, débat sur
I’humanité, débat sur la divinité, mais surtout, débat
entre les théologies que nous construisons, chacun,
chacune, a sa maniére, dans le langage ou nous
évoluons.

Rencontrer une personne d’une autre
religion, d’une autre confession, c’est d’abord
recevoir sa différence et la révélation des raisons pour
lesquelles nous ne sommes pas de sa religion ou de sa
confession. Sans animosité, sans rejet, seulement
parce qu’alors sa foi se révele dans sa singularité qui
ne peut étre que la sienne, mais qui enrichit ma
compréhension.

1’Epitre au Ephésiens insiste sur la descente
sur la terre de Jésus et sa montée vers le ciel, pour
dire, dans son langage trés spatialisé, la rencontre que
le Christ provoque entre le divin et I’humain. C’est
sans doute a ce débat toujours ouvert que nous
pouvons arrimer nos rencontres plurielles, non pas un
affrontement dogmatique qui oppose des doctrines les
unes aux autres, mais un débat existentiel dans lequel
chacun se pose sincérement la question de ce qui est
christique dans son existence. Ce point de rencontre
entre ciel et terre, cette croisée des chemins de foi qui
me construise et construisent une espérance
commune.

Oser ensemble ce débat nous fera nous
rencontrer en cceur a ceeur, dans ce que chacun a sans
doute de plus précieux et de plus intime, mais aussi
de plus vrai.

AMEN.



