
Prédication donnée à l’Oratoire du Louvre le 25 janvier 2026 pasteure Béatrice Cléro-Mazire

« une espérance commune ? » 

Lettre aux Éphésiens 4,1-13 


 Je vous y exhorte donc dans le Seigneur, moi qui suis prisonnier : accordez votre vie à l'appel que vous avez reçu ; en toute humilité 
et douceur, avec patience, supportez-vous les uns les autres dans l'amour ; appliquez-vous à garder l'unité de l'esprit par le lien de la 
paix. Il y a un seul corps et un seul Esprit, de même que votre vocation vous a appelés à une seule espérance ; un seul Seigneur, une 
seule foi, un seul baptême ; un seul Dieu et Père de tous, qui règne sur tous, agit par tous, et demeure en tous. À chacun de nous 
cependant la grâce a été donnée selon la mesure du don du Christ. D'où cette parole : Monté dans les hauteurs, il a capturé des 
prisonniers ; il a fait des dons aux hommes. Il est monté ! Qu'est-ce à dire, sinon qu'il est aussi descendu jusqu'en bas sur la 
terre ? Celui qui est descendu, est aussi celui qui est monté plus haut que tous les cieux, afin de remplir l'univers. Et les dons qu'il a 
faits, ce sont des apôtres, des prophètes, des évangélistes, des bergers et catéchètes, afin de mettre les saints en état d'accomplir le 
ministère pour bâtir le corps du Christ, jusqu'à ce que nous parvenions tous ensemble à l'unité dans la foi et dans la connaissance du 
Fils de Dieu, à l'état d'adultes, à la taille du Christ dans sa plénitude. 


	  En cette semaine de prière pour l’unité des 
Chrétiens, le choix qu’a fait l’Église Apostolique 
Arménienne de ce passage de la Lettre aux Éphésiens 
a de quoi surprendre. Cette lettre est un appel à faire 
une la communauté des disciples du Christ, qu’ils 
soient Juifs ou non-Juifs, c’est-à-dire, dans le langage 
de l’époque : Juifs ou païens. 

	 Aujourd’hui, au 21ème siècle, serait-il 
possible qu’un Chrétien soit le païen d’un autre 
Chrétien ? 

	 De plus, l’appel à l’unité contenu dans cette 
lettre s’adresse à des croyants réunis en communauté 
dans un lieu précis et qui doivent relever le défi de 
vivre ensemble leur culte avec ses problèmes 
pratiques, ses questions financières, son action 
solidaire, bref, qui doivent faire église. 

	 La semaine de prière pour l’unité des 
Chrétiens s’adresse aux différentes dénominations 
chrétiennes dispersées de par le monde ; c’est 
d’ailleurs sa grandeur, car elle réunit des entités qui 
n’ont presque aucun point commun. Entre l’histoire 
très ancienne de l’Église Apostolique Arménienne et 
notre Église Protestante Unie de France, les 
différences sont énormes. 

	 Il n’y a presque aucun point commun entre 
nos églises sauf : Jésus le Christ. Mais, là encore, de 
quel Jésus parle-t-on ? Comment est-il reconstitué 
dans telle ou telle tradition ? Comment sa part divine 
est-elle comprise dans une église ou une autre ?
Partout les difficultés persistent. 

	 La commission Foi et Constitution, créée au 
tout début du XXème siècle par les Épiscopaliens et 
d’autres églises issues de la Réforme est aujourd’hui 
une entité à l’œuvre au sein du Conseil Œcuménique 
des églises pour travailler les questions théologiques 
de manière à pouvoir dépasser les blocages qui 
empêchent encore aujourd’hui les églises chrétiennes 
de partager ensemble ce qu’elles ont de plus beau et 
de meilleur pour ce monde : la communion par 
exemple. On pourrait se dire, découragés après tant 
de siècles de désunion, que c’est inutile. Pourtant, la 
présidente de cette commission, la pasteure 
norvégienne Stéphanie Dietrich témoigne de l’intérêt 
très important des jeunes générations pour cette 
action œcuménique. La génération qui vient est 

portée à l’œcuménique par le seul fait qu’elle a des 
défis environnementaux à relever qui ne lui 
permettent pas de s’arrêter aux différences 
doc t r ina les e t ecc lés io logiques en t re les 
dénominations religieuses. Stéphanie Dietrich insiste 
aussi sur le fait que les lieux oecuméniques 
permettent de cultiver une amitié qui permettra à 
chacun de rester ami avec l’autre, par-delà les 
divisions que les pouvoirs politiques divisés, les 
guerres, les catastrophes naturelles peuvent entraîner. 
L’oecuménisme est, pour elle, un vecteur de paix 
pour notre monde. 

	 Le témoignage de cette responsable est 
exemplaire et je souscris à son diagnostic (que vous 
pouvez retrouver sur le site du Conseil Oecuménique 
des églises). Malheureusement, pour arriver à une 
telle liberté dans la rencontre avec la diversité 
religieuse, il faut avoir pris une hauteur de vue qui 
manque à beaucoup de responsables d’églises: nous 
manquons souvent de confiance, en gardant en 
mémoire les échecs de certains essais de dialogues. 

	 Prendre de la hauteur, c’est précisément le 
parti pris par la lettre aux Éphésiens dont nous avons 
partagé les mots pleins d’espérance. La mention des 
lieux célestes comme point de vue englobant de Dieu 
sur ses enfants est employée à plusieurs reprises dans 
toute la lettre. Et l’on comprend bien que pour 
obtenir l’unité avec la diversité, le mieux soit de 
s’élever, jusqu’à ne plus voir, de loin et de haut, 
qu’une seule et même église, une et indivise. 

	 Mais voilà, décréter l’unité n’est pas la faire 
réellement. Et quand j’entends les jeunes qui se 
retrouvent dans des lieux de dialogues œcuméniques, 
quand je les vois se marier avec des confessions 
chrétiennes différentes, quand je les entends parler de 
ce qu’ils comprennent des autres façons de vivre une 
foi chrétienne, ils ne semblent pas vouloir gommer 
les différences qui font la singularité de l’autre et 
l’intérêt du dialogue. Au contraire, ce qui est 
fascinant, c’est que l’autre se dise chrétien et qu’il ou 
elle ne le vive pas du tout de la même façon. 

	 Alors, comment atteindre l’unité ? 

Suffit-il d’affirmer : « Il y a un seul corps et un seul 
Esprit, de même que votre vocation vous a appelés à 
une seule espérance ; un seul Seigneur, une seule foi, 



un seul baptême ; un seul Dieu et Père de tous, qui 
règne sur tous, agit par tous, et demeure en tous ». 

Cet argument d’autorité qui remet chacun sous le 
regard de Dieu soulève une contradiction : chacun 
reçoit différemment la présence de Dieu dans sa vie. 
Les témoignages bibliques, canoniques ou non, le 
montrent eux aussi et la diversité des points de vue 
sur Dieu et comment il convient de lui être fidèle, 
semble bien être constitutif du christianisme. 

	 C’est d’ailleurs dans la diversité que le 
christianisme s’est développé. Cette diversité se 
glisse même jusque dans la rédaction de la lettre qui 
n’est peut-être pas Paul et qui a quelques accents qui 
la rapprocheraient des écrits johanniques. 

	 L’auteur de l’Épître aux Éphésiens aurait 
emprunté l’identité de Paul pour jouir de son autorité 
auprès des destinataires de sa lettre et faire passer son 
message singulier. Geste intéressant qui remet au 
centre de la question de l’unité, la pluralité du 
langage. 

	 Que cherchons-nous quand nous cherchons 
l’unité ? Ne suffirait-il pas de rechercher la paix ? Un 
pacte de non-agression et de respect de la pratique et 
de la foi de l’autre dans sa dénomination religieuse ? 
Ne pourrait-on pas être conséquent et accepter les 
décisions des synodes de chaque église en laissant 
chacun faire son chemin sans chercher à nous 
changer les uns les autres ? 

	 Sans doute cette attitude minimaliste fait 
craindre que nos chemins finissent pas ne plus jamais 
se croiser. La paix, comme le respect et l’amitié ne 
sont pas donnés, il faut les cultiver. Et il n’est pas 
certain que nous soyons appelés à nous laisser 
scléroser, chacun,  dans nos identités croyantes. 

	 Dans son magnifique livre, Le Christ à la 
croisée des religions, le théologien Raphaël Picon 
nous retrace la christologie et le pluralisme de John 
Cobb, penseur de la théologie du « process ». Dans 
son ouvrage intitulé Theology as political Theology, 
Cobb soutient que, à la suite de Thomas d’Aquin, 
puis de Kant, nous savons du monde que nous 
expérimentons qu’il est toujours celui que nous 
construisons. Il n’existe pas en lui-même, 
indépendamment des êtres humains qui le pensent, 
l’organisent et le vivent. Cobb applique cette 
conviction au champ de la théologie en précisant que 
Dieu lui-même n’est pas une instance de l’au-delà, 
mais qu’il est ce que nous faisons de lui tout en nous 
donnant la puissance de faire de lui ce que nous en 
faisons. Il ne s’agit pas ici de dire que nous créons 
Dieu, mais qu’il est la forme même de notre pensée 
théologique. Il est à la fois le contenu d’une 
projection personnelle et la puissance qui nous 
permet de formuler cette projection, sans jamais se 
laisser réduire à cette projection subjective et 
personnelle. Il est le langage grâce auquel nous 
pouvons le penser . Dans la foi, Dieu se donne 
comme langue de la foi. 

	 Avec une telle définition de Dieu, le 
pluralisme des religions et des confessions est assumé 

et valorisé comme révélation de la foi de chaque 
personne. Loin de nous enfermer chacun dans notre 
sphère singulière de foi, cette pluralité des façons 
d’être en relation avec Dieu, est comme une richesse 
immense qu’il convient de découvrir par le dialogue. 

	 John Cobb soutient que c’est dans le 
dialogue avec les autres religions que se révèle le 
christianisme, justement par la découverte, au contact 
de l’autre, différent, de ce qui est singulier dans le 
christianisme.

	 On pourrait aisément élargir cela aux 
confessions chrétiennes, qui, si elles dialoguaient 
sans peur de perdre un peu de leur âme, pourraient 
puiser de ces rencontres une révélation sur elles-
mêmes et une transformation vers plus d’intelligence 
du monde et ne notre propre foi. 

	 Dans la théologie de John Cobb, le Christ est 
à la croisée des chemins de ce pluralisme ; il est «  la 
voie qui n’en exclut aucune ». Figure inclusive par 
excellence, le Christ révèle le pluriel dans l’Un sans 
le réduire à lui seul. Il est dans les relations qu’il tisse 
et il est tissé de ces relations. 

	 C’est une anthropologie qui connaît la limite 
de ses connaissances, que nous propose John Cobb. 
La pluralité m’aide à connaître ce qui est « impensé » 
dans ma foi. 

	 Si l’on en croit John Cobb, ce n’est pas d’un 
point de vue divin surplombant que nous viendra 
l’unité, ni d’une figure christique une et indivise, 
mais du débat que le Christ suscite, débat sur 
l’humanité, débat sur la divinité, mais surtout, débat 
entre les théologies que nous construisons, chacun, 
chacune, à sa manière, dans le langage où nous 
évoluons. 

	  Rencontrer une personne d’une autre 
religion, d’une autre confession, c’est d’abord 
recevoir sa différence et la révélation des raisons pour 
lesquelles nous ne sommes pas de sa religion ou de sa 
confession. Sans animosité, sans rejet, seulement 
parce qu’alors sa foi se révèle dans sa singularité qui 
ne peut être que la sienne, mais qui enrichit ma  
compréhension. 

	 l’Épitre au Éphésiens insiste sur la descente 
sur la terre de Jésus et sa montée vers le ciel, pour 
dire, dans son langage très spatialisé, la rencontre que 
le Christ provoque entre le divin et l’humain. C’est 
sans doute à ce débat toujours ouvert que nous 
pouvons arrimer nos rencontres plurielles, non pas un 
affrontement dogmatique qui oppose des doctrines les 
unes aux autres, mais un débat existentiel dans lequel 
chacun se pose sincèrement la question de ce qui est 
christique dans son existence. Ce point de rencontre 
entre ciel et terre, cette croisée des chemins de foi qui 
me construise et construisent une espérance 
commune. 

	 Oser ensemble ce débat nous fera nous 
rencontrer en cœur à cœur, dans ce que chacun a sans 
doute de plus précieux et de plus intime, mais aussi 
de plus vrai. 

	 	 	 	 	 AMEN.


