
PREDICATION, Robert Philipoussi. Oratoire du 
Louvre. 18 janvier 2026. Textes : Esaïe 29.13-24; 
Genèse  2.7-9 et 3. 1-7

Le dilemme de la plupart des prédicateurs ces temps-ci, 
c'est d'être convié à prêcher au milieu de l'actualité, ou du 
moins  dans  de ce que l'on appelle malencontreusement 
l'actualité. C'est à dire, celle qui met en scène les envies  de 
jeu, de pouvoir et d'emprise de quelques vieux Messieurs, 
qui agitent des cohortes qui leur sont soumises et qui 
embolisent tous les canaux d'information. C'est pourtant un 
très beau mot, « actualité », et on pourrait s'en inspirer  
pour sentir le monde;  tel qu'il est et aussi tel qu'il nous 
échappe; l'actualité  qui pourrait désigner le mouvement 
universel des actes; la chorégraphie permanente des actes; 
des actes humains certes, mais des actes non humains, 
comme le ressac d'une vague,  comme la transformation 
d'une étoile en super nova, comme la coque d'un œuf dans 
un nid d'oiseau et qui donne naissance- pour dire qu'un acte
de naissance n'est pas qu'un papier, c'est juste un acte mû 
par je ne sais quelle volonté et envie de naître,  équivalent 
en valeur brute à l'acte d'une dernière expiration. Dans cette
symphonie universelle des actes, il n'y a pas de 
comparaison, ni de scrutateur, il n'y a que du mouvement.

Ce n'est pas cette actualité là qui vient resserer la possibilité 
de la prédication; c'est l'autre, à la fois effrayante et 
répétitive, l'actualité des guerres impitoyables, ancrées dans
des rivalités à la fois infantiles et séniles, et dopées par la 
circulation de l'argent qui s'investit dans la guerre et qui 
offre à certains un peu plus de  prospérité. Air connu.

Compliqué, de prêcher sans sombrer dans le mimétisme 
médiatique, c'est-à-dire sans tenter de faire son prophète de
malheur, sans non plus fuir le bruit du monde, donc sans 
construire – et c'est assez facile - avec le matériel de 
l'évangile un mur de protection acoustique contre ce bruit 
du monde. Mais surtout sans utiliser je ne sais quelle 
lumière artificielle, figurant un espoir artificiel, c'est 
compliqué.

Tout cela tournait dans ma tête quand j'ai retrouvé ce texte 
d'Esaïe, lu en début de culte,  que j'avais déjà abordé , mais 
qui m'a fait dire, en un bref instant qu'en fait j'allais la 
reprendre à nouveaux frais. 

 Tout ça à cause de ce passage précisément :

 

Ne s'en faut-il pas d'un bref instant

pour que le Liban se change en verger,

et que le verger soit considéré comme une forêt ?

 Le prophète évoque un bref instant. Un bref instant. Pour 
que tout change radicalement. Avec deux façons de le 
comprendre, et ces deux façons se repartissent dans les 
traductions.

Encore un bref instant, - à attendre - pour que le Liban se 
change en verger.

Ou pour que ce changement se produise  en un bref instant. 

 Je vais garder les deux à l'esprit. 

 Je veux garder l'espoir que tout peut changer rapidement:

 soit que je n'aurais pas longtemps à attendre, 

soit que tout se fera en un clin d'oeil.

La première version désigne parfaitement la norme de  
l'espérance des premiers croyants au  Christ, mais pour 
nous, qui apportons la preuve que si c'est le cas, cela prend 
plus de temps que prévu, il ne nous resterait que la seconde,

disant que oui, tout peut changer en un bref instant.

 Cette expression Ne s'en faut-il pas d'un bref instant a re 
convoqué le thème de la méditation de ce matin.

 

Alors, je retourne dans les textes re-convoqués, ressortis de 
leur statut de lettres laissées pour mortes pour aller y 
discerner, ces brefs instants.

 

Pour que les yeux des aveugles voient.

 Pour que la brute ne soit plus.

 Dit encore le prophète, Esaie.

 Pour que la « brute ne soit plus » . Pas la peine de vous 
faire un dessin de la brute, elle est en permanence devant 
vos yeux. 

J'aimerais , non pas avoir le pouvoir du prophète, car au 
fond, tous ceux et celles qui se succèdent à cette chaire 
depuis si longtemps – tous les prédicateurs et prédicatrices 
ont ce pouvoir de prophétie, qu'ils le veuillent ou non , ce 
sont les fonctionnaires de la prophétie. Ce qu'on leur 
demande, c'est juste de ne pas être des prophètes de cour, 
cette catégorie de prophète qui sont établis pour toujours et 
cherchent avec acharnement les meilleures formules pour 
plaire au Roi. C'est à dire au pouvoir, c'est à dire au présumé
éternel ordre des choses, c'est à dire à l'opinion. Tels les 
funambules sur leur fil, veillant à ne jamais tomber ni d'un 
côté ni de l'autre. 

Ce que je voulais vous dire, c'est que plutôt que celui du 
prophète, j'aimerai avoir le pouvoir du poète. Comme celui 
qui compose le Psaume 68, qui a le pouvoir , ce Psaume, de 
volatiliser ces brutes qui nous agressent:

 1Du chef de chœur. De David. Psaume. Chant.

2 Dieu se lève, ses ennemis se dispersent ; ceux qui le 
détestent fuient devant lui.3 Comme la fumée se dissipe, tu 
les dissipes ; comme la cire fond au feu,

les méchants disparaissent devant Dieu.

 Vous connaissez peut-être mieux la plus vigoureuse version
de notre cantique: On les verra soudain s'enfuir, comme 
l'on voit s'évanouir,une épaisse fumée,comme la cire fond 
au feu, ainsi des méchants devant Dieu, la force est 
consumée. Merci Théodore (Théodore de Bèze, poète, 
protestant, théologien du 16 s, succésseur de Calvin)

 Soudain s'enfuir.

  Mais il suffira d' un bref instant aussi,

 Pour que Dieu annonce la gaité et la joie, et que les os du 
Psalmiste du Psaume 51  que ces os ne soient plus broyés.

Un bref instant, pour que Dieu lui rende la gaité et la vie.

Un bref instant, celui du pardon, pour celui qui l' espère, 
pour lequel il supplie. Parce qu'il ne sait pas encore le 
recevoir.

Il dit: Ne me rejette pas loin de toi, ne me prends pas ton 
souffle sacré.

14Rends-moi la gaieté de ton salut, et qu'un souffle 
généreux me soutienne

Ça me rappelle la complainte du prédicateur.

 Mais il suffit aussi d'un bref instant:

 pour décider de sortir du jardin, pour devenir comme des 
dieux, mais sans la vie éternelle. Cette vie d’Adam et Eve, 



dans leur jardin,  cette vie/ jardin dans lequel ils vivaient. 

Ils vivaient d'ailleurs, dans le territoire de l'instant mais 
sans en avoir conscience, car tout leur paraissait normal 
dans cette harmonie de tous les instants. Il vivaient 
conjugués à l'actualité de Dieu, ils en étaient. Ils étaient 
comme ceux qui regardent une source se déployer d'un 
rocher et qui constate le phénomène et le classe comme 
normal. Je m'imagine leur univers mythique et sans aucune 
distinction réflexive de leur part, et je me demande 
comment ils pouvaient déjà admirer quoique ce soit – parce 
que pour admirer il faut que quelque chose se distingue; je 
me demande comment ils faisaient  ne serait-ce  que pour 
s'apprécier l'un l'autre, déjà;  j'irais jusqu'à me demander si, 
encapsulés dans leur Eden, ils pouvaient être dans la 
capacité d'aimer, puisqu'aimer c'est aussi décider, c'est 
choisir, aussi, c'est donc s'éloigner de quelqu'un, de quelque 
chose d'autre aussi, c'est privilégier. Je ne sais pas comment
ils faisaient, mais je ne les envie pas.

Ils étaient comme ceux qui regardent une source se déployer
d'un rocher sans en éprouver aucune admiration mais qui 
un jour tout aussi mythique vont se dire :  tiens: et si je 
m'appropriais cette eau, que je l'encapsulais et la vendais? 
Bonne idée!

Adam et Eve ont en un bref instant en ce jour mythique 
constaté cette puissance de l'instant, ils l'ont saisi, certains 
diraient pour le pire, je n'en sais rien, mais ils sont sortis 
pour décider d’entrer dans le temps.

En un instant, ils sont passés de l'éternel, à ce qui passe: ils 
sont entrés, vers le chronique, comme la maladie chronique,
mais aussi comme la chronique des jours, ou la chronique 
de la semaine que le journaliste qui ne dit rien veille à ne 
pas  faire tomber ni d'un côté ni de l'autre;  ils sont entrés 
dans l'histoire et le récit, ils sont allés vers le lendemain, 
vers la génération, vers la vie qui passe; , ils ont pris la fuite, 
et c'est l'origine de toute notre fuite en avant. 

Mais ils sont aussi venus vers nous. Chaque jour, nous 
devons accueillir Adam et Eve qui sortent de leur jardin 
pour se réfugier chez nous, pour  venir passer le temps avec 
nous.

 

Un bref instant aussi, l'instant  de la vie éphémère d'un 
homme qui s'est voué ou qui a été voué ou les deux à nous 
sortir des conséquences de cette décision mythique mais 
tellement réaliste, tellement inspirée de la réelle psyché 
humaine. Un seul homme pour la grâce de tous, selon 
l'apôtre Paul.

 

Une invitation donc, à méditer sur l'instant.

Pour se dire que dans un bref instant, le Liban peut changer.

Pour se dire aussi que tout peut changer en un instant.

 Chacun a dans sa vie vécu ça. Par exemple décider en un 
instant de dire une parole, ou de faire un acte, qui aura de 
fait changé tout le cours de son existence. Oh certes, nous 
n'en avons pas conscience car nous avons appris à nous 
représenter notre existence comme linéaire, comme une 
ligne où chaque point de cette ligne est relié à au un autre 
point de cette ligne. Alors qu'en réalité nous passons à 
chaque instant d'un monde de possibilités à un autre monde
de possibilités.

En un bref instant, il y a quelques jours, je m'étais décidé 
pour un texte à vous présenter, mais dans un autre bref 

instant, finalement je me suis décidé pour trois autres 
textes,  si bien que le culte n'a pas été le même que celui 
qu'il aurait pu être, c'est une évidence; mais je vous invite à 
saisir de façon palpable qu'avec ce choix d'un bref instant, 
j'ai changé le cours de notre dimanche matin. Et si je ne 
vous l'avais pas dit, vous auriez pensé que c'était 
simplement un culte supplémentaire, alors qu'il s'agit 
simplement d'un autre culte, il s'est produit un avenir qui a 
été changé d'une simple impulsion électrique dans un 
cerveau banal.

Ces éclats, ces bagatelle de tout petit peu, comme certains 
traduisent cette expression du « bref instant » du prophète 
Esaïe, ce sont des éclats de l'éternité, envoyés comme des 
grêlons à partir de ce fameux 7e jour où Dieu se repose, 
envoyés sur nous, peuplade du territoire des ombres qui 
croyons intensément que rien ne peut  vraiment jamais 
changer. Grêlons desquels hélas nous nous protégeons et 
que nous laissons fondre plutôt que nous les cogner.

 Combien l'appel à l'évangile devrait être cet appel d'être 
sensible à cette dimension du bref instant.

Un bref instant qui change le cours d'une histoire, d'un 
parcours de vie. Nous envoie là où nous n'avions pas du tout
prévu d'aller.

Cela peut être le bref instant de la catastrophe, ou de la 
décision qui pourrait générer la catastrophe - par exemple, 
la décision du fonctionnaire qui ira valider le rapport du 
niveau de sécurité d'une centrale nucléaire , rapport qui 
s'appuie sur l'analyse des risques déjà connus. Le bref 
instant de la signature d'un document qui va engager des 
travaux. Un rapport qui ne pouvait pas voir et inclure les 
risques inconnus. Si bien que cette signature inclut 
potentiellement la survenue d'une catastrophe, sans 
qu'aucune personne n'ait commis la moindre faute.

 

Dans un bref instant, ou "en un clin d'oeil" chacun peut 
décider de retourner avec Dieu, et à l'intérieur de ce choix, 
se cogner les éclats d'éternité plutôt que de rester dans une 
attente morne .

Chacun, peut changer le cours de sa vie en un instant, ou 
dans un instant, pour le meilleur, pour le pire, ou même 
pour des changements anodins. Amusez vous à jouer le jeu 
de la décision. Par exemple, changez votre itinéraire parfois,
ou votre routine: il ne se passera rien d’extraordinaire, sauf 
la perception étonnante que vous auriez pu être ailleurs et 
que vous êtes là.

 La bonne nouvelle est  de le savoir. En un bref instant, tout 
peut changer. C'est ça la conversion.

Tout ce qui nous semblait écrit et recopié sans cesse, prend 
la forme d'une nouvelle page blanche ou tout se recompose.

 Ce phénomène, Dieu le connait. Et nous, les réfugiés dans 
le temps qui passe, nous le savons aussi,  même si nous 
n'osons pas vraiment nous l'avouer.

Pour éviter que ces instants décisifs soient générateurs de 
catastrophes nous avons l'évangile du Christ, qui nous 
apprend à apprivoiser cette dimension extraordinaire de 
notre existence

 Cette bagatelle de tout petit peu.

 

Cette expression surranée ou étrange que vous n'auriez 
jamais entendue si j'avais choisi un autre texte. AMEN.


