Prédication donnée a 1’Oratoire du Louvre le 11 janvier 2026, pasteure Béatrice Cléro-Mazire

« Comme une colombe »

Marc 1, 9-13

En ces jours-la Jésus vint, de Nazareth de Galilée, et il recut de Jean le baptéme dans le Jourdain. Dés qu'il remonta de l'eau, il vit
les cieux se déchirer et I'Esprit descendre vers lui comme une colombe. Et une voix survint des cieux : Tu es mon Fils bien-aimé ;
c'est en toi que j'ai pris plaisir. Aussitét I'Esprit le chasse au désert. Il passa quarante jours dans le désert, mis a l'épreuve par le Sa-

tan. Il était avec les bétes sauvages, et les anges le servaient.

Si vous levez la téte, vous verrez vous aussi
une colombe fondre sur vous comme I’Esprit est des-
cendu sur Jésus au sortir de 1’eau du Jourdain. Le
symbole de la colombe est si intégré a la culture chré-
tienne, que nous peinons a imaginer qu’il n’est pas né
au moment du baptéme de Jésus. Et oui, comme Jésus
n’a pas regu le baptéme chrétien, la colombe n’est pas
un symbole inventé par les chrétiens, méme s’il a pris
une importance trés grande par la suite dans les essais
de théorisation de ce symbole polysémique qui ren-
voie tant6t & la paix, tantot a la pureté, mais encore a
I’esprit saint, voire a I’amour ou a la sexualité.

Mais si I’utilisation de cette image retient peu
I’attention des exégetes, elle n’est pas anecdotique et
elle nous ouvre des horizons immenses sur la portée
du sacrement du baptéme.

De facon confuse, on a tendance a rassembler
toutes les significations symboliques de la colombe
sans les distinguer. Mais c’est que les récits convo-
quant des colombes sont devenus des bestsellers qui
nous les rendent familiers.

Sans doute est-il possible de tirer des fils de
significations, des lignées symboliques entre ces ré-
cits peuplés de colombes. Je vous propose de parcou-
rir ensemble les chemins qu’empruntent les colombes.
Les colombes sont nombreuses dans la Bible, dans le
Premier Testament, comme dans le Second.

Dans le récit du déluge, Noé, (qui veut dire
repos en hébreu), envoie le corbeau qui symbolise
I’obscurité en hébreu, puis il envoie la colombe. Entre
le début du déluge et le moment ou la colombe est en-
voyée, il s’est écoulé, selon les chiffres annoncés par
le récit lui-méme : neuf mois. Gestation d’une nou-
velle situation, d’un nouveau monde et d’une nouvelle
humanité. Le récit joue sur deux mots pour dire la
terre qui se découvre quand 1’eau baisse. Quand Noé
envoie la colombe la premiére fois, ¢’est pour voir si
les eaux avaient baissé sur le sol en hébreu : Adama,
Adam au féminin, la terre que foulent les animaux et
les humains pour habiter la terre. Mais la colombe ne
sait pas ou, sur I’Adama, poser son pied et trouver le
«repos » : Noé en hébreu. Noé envoie la colombe «
d’auprées de lui », dit le texte, c’est son propre point
de vue d’humain qu’il projette ainsi dans 1I’immensité
du monde, pour y trouver sa place, son repos et sa
paix. Le texte dit qu’il I’envoie « loin de lui, pour
voir ». Ce n’est qu’apres, quand la colombe ne revient

pas, que la terre, cette fois-ci : Eretz en hébreu, est to-
talement asséchée. A lui, maintenant de trouver son
Adama, son sol ou le repos est possible.

On le voit ici, la colombe est signe de 1’hu-
manisation du monde au gré du point de vue ada-
mique projeté sur lui.

En hébreu, colombe se dit Jonah. Comprenez
Jonas. Lui aussi a fort a faire avec la submersion. Et
de nouveau la méme question survient : « quelle place
pour I’humain » ?

Jonas comprendra quelle est cette place que
lui donne Dieu, quand il se retrouvera dans le ventre
du gros poisson. Ici, I’humanité de Jonas nait d’une
noyade. Jonas, la colombe, restée dans les entrailles
du poisson, prie son Dieu et découvre ou se trouve
son salut. Il sera expulsé, comme 1’ont été avant lui,
Adam sortant du jardin, Noé¢ sortant de 1’arche, le
peuple hébreu sortant d’Egypte, et comme Jésus lui-
méme le sera, jeté des eaux du Jourdain vers le désert
ou il éprouvera son humanité nouvelle.

Passons du fil de I’humanisation a celui du
salut, car toutes ces sorties évoquent le mouvement
d’une naissance vers une vie nouvelle.

Nombreux sont les passages bibliques qui
évoquent les colombes dans le cadre des sacrifices
d’expiation. Rite de purification aprés les relevailles
de la femme accouchée, ( Lv 12, 6) présentation de
I’enfant nouveau né au temple, ou rite de purification
aprés les menstruations, I’offrande de deux colombes
nous emmene un peu plus loin dans la réponse a la
question : quelle place pour I’étre humain dans le
monde devant Dieu ?

Il s’agit de naissance, de sexualité aussi, et de
sang versé pour la vie. Effacer la naissance biologique
pour trouver la dimension spirituelle de la vie : voila
a quoi servaient ces sacrifices de purification ; pour
entrer dans I’humanité et ne pas étre confondu avec
les animaux qui mettent bas. )

Joseph et Marie apporteront, dans 1’Evangile
de Luc les deux colombes rituelles pour présenter Jé-
sus au vieux prétre qui pourra désormais partir en
paix.

Les colombes sont aussi les animaux du sa-
crifice réservé aux pauvres, ( Lv 5, 7) ces personnes
accablées par les rites expiatoire d’impureté, tels le
handicap, les maladies incurables, les activités quali-
fiées socialement impures. Comment faire la paix



Prédication donnée a 1’Oratoire du Louvre le 11 janvier 2026, pasteure Béatrice Cléro-Mazire

avec Dieu quand on n’a pas de quoi payer ? Ou trou-
ver sa place si I’on ne peut pas la racheter ?

Alors était prévu le sacrifice des colombes,
petits oiseaux purs et si peu chers que les plus pauvres
pouvaient les payer aux marchands du temple. Ce sont
précisément ces tables que Jésus renversera quand il
chassera les marchands du temple. Sans doute, ce sa-
crifice pour pécheurs désargentés lui semblait-il le
plus scandaleux de tous : n’était-ce pas assez d’étre
pauvre ? Fallait-il encore payer pour cela ?

Dans la Bible, si la colombe est pure et belle,
elle est aussi plaintive et souvent les prophétes parlent
de colombes gémissantes. Dans le livre d’Esaie, ( Es
38, 14) quand le roi Ezéchias est atteint d’une maladie
mortelle, il se compare a de petits oiseaux : « Je pous-
sais des petits cris comme une hirondelle en volti-
geant, je gémissais comme la colombe ; misérable, je
levais les yeux en haut : Seigneur je suis oppressé,
sois mon garant ! ».

En suivant la colombe, de symboles en récits,
nous avons trouvé I’humanité, le repos, la paix, la
naissance, la pureté, le péché, la rédemption, mais
aussi la pauvreté et la plainte. Mais ou est I’esprit
saint dans ces symboles ?

Quand Jésus sort des eaux du Jourdain, les
cieux s’ouvrent et - une fois n’est pas coutume - une
voix parle des cieux. Pas de réve, pas de vision, le ré-
cit nous fait entendre la voix d’un pére. « Celui-ci est
mon fils bien-aimé ; c’est en toi que j’ai pris plaisir ».
Etrange reconnaissance de paternité qui base la 1égiti-
mité sur le plaisir ou la joie. Mais le mot grec pour
dire I’agrément de Dieu se traduit d’abord par trouver
bon. Souvenez-vous, dans la Genése, dans le récit de
création : « il vit que cela était bon ».

L’Evangile de Marc commence par le pre-
mier mot de la genése : Commencement de la Bonne
nouvelle de jésus Christ, Fils de Dieu.

Ce n’est pas une simple bénédiction qui a
lieu au Jourdain quand Jésus remonte de 1’eau, c’est
véritablement une recréation. Un nouvel Adam va
naitre de cette eau devenue primordiale. Au milieu du
chaos, la parole reprend son travail créateur et recrée
un ordre grace a la signification des mots. Jésus est
Fils, il est bien-aimé « David en hébreu » et Dieu voit
en lui que cela est bon. Nouvelle humanité agréée par
Dieu, le baptéme de Jésus reprend les codes ada-
miques pour les relire. Alors que les humains, décou-
vrant leur sexualité qui méne a la génération, sont
chassés du jardin pour aller voir le monde, Jésus, est
créé comme fils et ¢’est Dieu qui prend en charge la
génération en la transformant en filiation. Dieu adopte
Jésus et, avec lui, I’humanité qui cherche un repos.

Sans doute est-il 1a, I’Esprit qui descend
comme une colombe sur la téte de Jésus. Ce n’est pas
la premiére fois, que I’image de 1’Esprit fondant sur la

téte d’un fils choisi par Dieu est employée. Dans le
premier Livre de Samuel, ( 1 Sam 10, 5-7) le souffle
d’Adonai fond sur Samuel et il se mettra a faire le
prophéte. Il est dit dans le texte qu’il sera changé en
un autre homme. Telle une transformation, on pourrait
méme dire, telle une transfiguration, en rapprochant
ce passage du baptéme de celui de la transfiguration
de Jésus, I’Esprit de Dieu effectue une recréation de
I’homme Jésus. Et I’auteur du récit prend bien garde a
ne pas dire qu'une colombe descend du ciel, mais que
I’Esprit fond sur lui, comme une colombe.

Par ces seuls mots, I’Evangile de Marc déplie
devant nous des siecles de littérature biblique qui relie
les symboles dans une filiation spirituelle ou Jésus
prend sa place. Jeté dans le désert, il y vivra quarante
jours, temps habituel des relevailles de la femme ac-
couchée, comme s’il fallait que le monde créé par
cette nouvelle naissance diit se réorganiser, pour que
Jésus enfin puisse accomplir sa vocation de prophéte
fils de Dieu.

Cette fois, I’arbre de la connaissance du bien
et du mal sera accessible et il devra passer I’épreuve
de distinguer le bien du mal, comme un enfant en
croissance, comme 1’enfant Emmanuel dans la pro-
phétie d’Esaie.

Entre ciel et terre, entre les bétes sauvages et
les anges, Jésus apprend son métier d’humain a
I’ombre d’un Dieu qui 1’aime.

Ce qui importe ici, ce n’est pas que Jésus soit
intronisé¢ sauveur, mais c’est qu’il se souvienne de
tous ces récits, de tous ces témoignages, de toutes ces
prophéties qui composeront désormais la langue de sa
foi . Ces témoignages lui donneront le courage de Sa-
muel, lui donneront la force de la priére de Jonas,
I’audace de poser les vraies questions d’Adam, et ils
lui donneront I’espérance de trouver ou reposer,
comme a Noé.

Le baptéme de Jésus est plus qu’une nouvelle
naissance, il est une recréation de son humanité.

Une humanité miséricordieuse, audacieuse,
capable de plainte et de tendresse.

Le baptéme nous fait voir I’Esprit de Dieu
sur nous : « comme une colombe », pure et rédemp-
trice, paisible et calme, et fragile précisément cause
de toutes ces qualités.

Jésus dira a ses disciples : « Voici, je vous
envoie comme des brebis au milieu des loups. Soyez
donc prudents comme les serpents, et simples comme
les colombes ».( Mat 10 : 16)

En entendant des nouvelles de notre monde,
nous peinons a avoir confiance en notre Adama, notre
terre ou poser notre pied en sécurité, notre lieu de re-
pos. C’est la méme violence qui parcourt notre terre
que celle décrite dans le récit de 1’ére des géants
d’apres la création. Et les déluges n’y changent rien,
et la mort des humains, des animaux et des plantes
n’y changent manifestement rien. Mais toujours, dans
tous ces récits, il y a un juste qui résiste. Un juste
choisi pour résister au nihilisme des géants. Un juste,



Prédication donnée a 1’Oratoire du Louvre le 11 janvier 2026, pasteure Béatrice Cléro-Mazire

homme ou femme, et méme enfant, qui ne se résout
pas a vivre dans la violence. Dieu le fait monter dans
son arche, le récupére des entrailles d’un poisson, ou
I’expulse d’un tombeau vide, et & chaque fois c’est
une nouvelle naissance. A chaque fois c’est une pro-
jection de I’espérance sur le monde et le monde en est
changé. Le peuple des baptisés dont parle la chrétienté

n’est pas un peuple a I’abri de la violence, mais juste
assez prudent pour étre comme les serpents et assez
simples pour étre honnétes comme la colombe. Vous
&tes 1a, et I’Esprit de Dieu grace a vous est présent
dans ce monde, comme une colombe.
AMEN.



