
Disons que si Jésus avait à ce moment-là, si tant est qu'il 
en eût le pouvoir, produit un signe du ciel,  par définition, cela 
n'en eût pas été un, puisque ce signe serait venu non pas du 
ciel, mais de la volonté de pharisiens et cela aurait signifié que 
le ciel, en quelque sorte, aurait appartenu aux pharisiens. 

La grande confiance en soi de Jésus – on ne la souligne pas 
assez souvent, cette confiance en soi de Jésus, je le fais donc ce 
matin, à titre de vœux discrets, pour tout un chacun – je vous 
souhaite d'avoir la confiance en vous-mêmes aussi forte que 
celle de Jésus ! - sa grande confiance en lui et aussi sa 
perspicacité pour déceler les pièges qui lui sont tendus, lui ont 
permis, de littéralement laisser ces pharisiens « en plan » , c'est
une meilleure traduction que «  il les quitta » . C'est d'ailleurs 
un mot aussi utilisé pour évoquer le divorce. Disons que les 
évangiles évoquent le divorce consommé entre ce qui deviendra
les premiers croyants au Christ, et les pharisiens, bien que ces 
derniers aient participé à l'éducation de ce Jésus, qui  n'est pas 
exactement un pharisien, mais qui partage certaines de leurs 
convictions, par exemple sur la résurrection. 

La manipulation des pharisiens correspond à ce que l'on 
appelle une injonction paradoxale: en gros ça veut dire: si tu 
fais ce que je te demande, tu prouves qui tu es, mais tu m'as 
obéi, donc tu m'appartiens, donc tu n'es pas celui qu'on prétend
que tu es;  et si tu ne fais pas ce que je te demande, tu prouves 
que tu n'es pas celui qu'on prétend que tu es. Face: je gagne, 
pile tu perds.  Jésus n'est pas tombé dans le piège. Mais adressé
à nous, ce moment d'évangile évoque une manipulation 
courante. Et puisqu'il s'agit de textes éducatifs, nous pourrions 
aussi en recevoir la leçon, quand parfois, à l'instar de Jésus 
nous sommes sommés de prouver qui nous sommes, et parfois 
nous n'avons pas le temps ou l'entraînement pour déceler que,  
quoi que nous répondions, nous somme piégés par ceux qui 
nous lancent cette sommation. La solution ici est de les « laisser
en plan ».

Vous avez entendu ce récit, il est très ramassé:

1)arrivée et discussion (v.11)  2) réaction intérieure de Jésus + 
sentence (v.12) Amen, je vous le dis, il ne sera pas donné de 
signe à cette génération. comme le point culminant.  Cette 
sentence d'ailleurs est un hébraïsme intraduisible, j'y reviens 
tout de suite après avoir évoqué la troisième partie et ce qui 
suit: 3) la rupture : Jésus quitte , laisse en plan, et va traverser 
(v.13), va embarquer vers l'autre rive où l'air sera peut être 
moins vicié par les manipulateurs. 

Ensuite, sur le trajet vers l'autre rive, Jésus dira à ces disciples 
littéralement « d'ouvrir l'oeil » - comme lui, si perspicace et il 
ajoutera qu'il faudrait qu'ils se méfient  du « levain » des 
pharisiens, et aussi du levain d'Hérode (le Roi). Les disciples ne
comprendront rien. Jésus leur sous-entendra donc qu'ils sont  
sans intelligence et obtus. Pourtant c'était clair: Jésus leur 
recommandait de  se méfier à la fois des manipulateurs 
religieux et des manipulateurs politiques. Et parfois, et même le
plus souvent finalement, ils ne font qu'un. Regardez le spectacle
du monde.

Je m'imagine Jésus, dans sa barque, avec ses disciples, après 
avoir damé le pion à ces pharisiens,  grondant ses élèves si peu 
subtils, et je m'imagine Jésus ne s'imaginant pas du tout à quel 
point il allait être plus tard tellement récupéré et à quel point 
tout ce qui faisait de lui un homme déterminé, confiant, 
ironique et intelligent allait être gommé pour en faire 
simplement un symbole de l'amour sacrificiel et tragique.

Revenons à cette fameuse sentence:  Amen, je vous le dis, il ne 
sera pas donné de signe à cette génération.  C'est un 
hébraïsme. Qu'on pourrait mieux comprendre si on disait «  
malheur à moi si un « signe » était donné à cette génération ». 
Ici, le « malheur à moi » est sous entendu. Mais approcher 
l'origine de cette expression permet encore une fois d'entendre 
Jésus parler:  après qu'il avait gémi douloureusement, 
maintenant il s'exclame «  malheur à moi » si un signe était 
donné à cette génération.

Mais nous qui sommes dans la barque avec les élèves qui ne 
comprennent rien- c'est le principe de ce texte pédagogique, les 
disciples élèves sont aussi les lecteurs- et bien nous aussi, si 
nous avons bien compris qu'il fallait résister à la manipulation 
des pharisiens, d'accord, en revanche, on va continuer à se 
demander pourquoi n'y aurait-il pas la possibilité d'un signe ? 
Pourquoi pas de signe ?

Jésus nous laisse-t-il nous aussi, en plan?

Matthieu, l'évangile de Matthieu, qui avait l'évangile de Marc 
comme une de ses sources s'est peut-être étonné de la radicalité
de Jésus et a introduit, dans sa reprise de cette controverse avec
les pharisiens, non pas, «  il ne serait jamais donné de signe à 
cette engeance » mais « ' Une génération mauvaise et adultère 
recherche un signe ; il ne lui sera pas donné d'autre signe que 
le signe du prophète Jonas » Etonnamment, cette version avec 
le signe du prophète Jonas- qui n'est pas à proprement parler 
un signe, mais un livre dès lors à déchiffrer pour voir le signe en
question -  cette version est beaucoup plus connue que la 
version sans signe de Marc, et pourtant, elle est beaucoup 
moins compréhensible, tant l'explication qui est donnée chez 
Matthieu, sur laquelle je passe est à la fois simpliste et cryptée. 
Je vous invite à comparer les deux versions, car ce n'est pas 
mon propos ce matin, et aussi l'évocation par l'évangile de Luc 
de ce fameux signe de Jonas, avec la même explication. Ce n'est 
pas mon propos puisque ce matin, je veux valoriser la version 
de Marc, premier évangile à avoir été écrit et aussi publié, dont 
on pourrait dire qu'il offre une version brute, sans tous les 
affinements postérieurs.

Jésus malheur à lui si un signe était donné à cette génération. 

Je nous invite donc à nous creuser la tête.

D'abord, nous le savons tous, la Bible est remplie de signes du 
ciel, quand Dieu atteste sa puissance et par la même son 
existence.

L’arc dans la nue (alliance) — Genèse 9:12-13 : « …j’ai placé 
mon arc dans la nue, et il servira de signe… » 

L’étoile des mages — Matthieu 2:2 : « …nous avons vu son 
étoile en Orient… »

Matthieu 3:16-17 : « …les cieux  qui s'ouvrent lors du baptême 
de Jésus, s’ouvrirent… une voix  qui se fait entendre 

Luc 23:44-45 : « …Le soleil  qui s’obscurcit, et le voile du 
temple qui se déchire… » lors de la crucifixion 

Les plaies d’Égypte dans Exode 7:3 : « …je multiplierai mes 
signes et mes miracles dans le pays d’Égypte. » 

Reconnaissance “publique” après un signe  dans 1 Rois 18:38-
39 : « 36 À l’heure habituelle du sacrifice, le prophète Élie 
s’approche de l’autel. Il dit : « Seigneur, Dieu d’Abraham, 
d’Isaac et d’Israël, montre aujourd’hui que tu es le Dieu 
d’Israël. Montre que je suis ton serviteur et que j’agis sur ton 
ordre. 37Réponds-moi, Seigneur, réponds-moi ! Alors les gens 
sauront que c’est toi, le Seigneur, qui es Dieu. Et ainsi, tu 
ramèneras leur cœur vers toi. » 38L e Seigneur fait donc 
descendre du feu qui brûle le sacrifice, le bois, les pierres et la 
poussière. Le feu avale aussi l’eau du fossé. 39Quand les 
Israélites voient cela, tous se mettent à genoux, le front contre 
le sol, et ils disent : « C’est le Seigneur qui est Dieu ! C’est le 
Seigneur qui est Dieu! 

Et de nombreux autres. Une hypothèse tout à fait sereine pour 
expliquer  cette non volonté de Jésus qu'il soit donné un signe , 
une hypothèse qui ne va même pas tenir compte que cette 
demande avait été faite malicieusement, par des pharisiens qui 
voulaient le piéger . Une hypothèse qui serait très simple. Jésus 
dirait en substance : des signes tels que vous les voulez, qui 
ressemblent beaucoup aux signes fracassants de la Bible 
hébraïque, il n'y en aura pas. Il n'y en aura pas parce que des 
signes tels que vous ne voulez pas les voir, en revanche, il y en 
a. 

Ce récit de controverse dans Marc suit immédiatement le récit 



appelé de la seconde multiplication des pains, ou en d'autres 
termes, le possibilité d'un partage phénoménal du pain avec 
quatre mille personnes. Le partage, au delà du présumé miracle
est un signe déterminant. Le texte de la multiplication des 
pains, qu'on devrait appelé miracle du partage, est le signe de 
ce que nous pourrions faire et que nous ne faisons pas. Puisqu'il
y a , en fait, suffisamment de pain. Voilà donc un signe, adressé 
aux pharisiens et à tout le monde.

Mais si on suit la narration précédente de Marc, on en voit des 
signes. Certes, on trouve des miracles et des guérisons,  qu'on 
pourrait appeler de simple actes de puissance divine et 
démonstratrice, mais l'on se rend compte que ces miracles et 
ces guérisons ont un sens qui pourrait faire signe à des esprits 
moins obtus que ceux des disciples ou des pharisiens. Par 
exemple, la guérison du possédé dans ses tombeaux, qui au delà
de lui même, est le signe de la résurrection à venir d'un humain 
mort-vivant.

Et il y a une ligne significative. Le  partage spectaculaire que je 
viens d'évoquer. Mais les actions et paroles de Jésus auparavant
étaient aussi, entre autres liées au partage, le partage le plus 
extensif possible de la bonne nouvelle de Dieu.   Plus avant en 
effet nous trouvons  des paroles de Jésus qui mettent en 
question la tradition qui définit le pur et l'impur et de ce fait 
met une grande partie de la population au ban.  L'on a vu une 
femme non juive qui découvre la foi. Cela aurait du faire signe. 
On remarque Jésus qui va proclamer et guérir dans des 
territoires dits païens. Tout cela aurait déjà pu signifier  que 
quelque chose est en train de se passer.  Quelque chose de 
l'ordre de l'éclatement de la sphère précédente.

Et puis, cela aurait pu-faire signe, aussi, que Jésus ne soit pas 
bien considéré lors de sa première prédication dans la 
synagogue de Nazareth, non pas à cause de ce qu'il disait, parce 
qu'on lui reprochait simplement qu'il était de chez eux. « N'est-
ce pas le charpentier, le fils de Marie, le frère de Jacques, de 
José, de Judas et de Simon ? Ses sœurs ne sont-elles pas ici, 
parmi nous ? 

 Quelqu'un de familier ne peut pas être considéré? C'est 
justement cela qui aurait du faire signe, qui dirait que le signe 
justement peut venir de quelqu'un comme vous et moi, et non 
pas précédé par des tremblements de terre, sous la forme d'une 
figure étincelante , extra mondaine et  ravissante. Jésus de 
Nazareth, comme Marion de Cergy, ou Emile de Belleville.

Et puis, entouré de plein de monde, Jésus, auparavant avait 
raconté des extraordinaires paraboles, dont celle du semeur, 
qui décrit entre autres, la possibilité qu'a Dieu de tenter de 
croitre n'importe où.

C'est pourquoi j'aime cette simple hypothèse qui dit que des 
signes il y en a, si toutefois on a les yeux ouverts. Mais non, ils 
ne sont pas spectaculaires, écrasant tout le monde par leur 
évidence, car la foi, et c'est là l’extraordinaire modernité de ce 
texte, ne passe pas par la preuve écrasante, mais elle passe par 
un regard différent sur ce qui existe et qui est semé n'importe 
où , et qui pourrait dès lors ne pas être considéré. « N'est-ce 
pas le charpentier, le fils de Marie »

Ainsi, la foi implique la vigilance, la perspicacité; on dit souvent
que la foi, c'est un don de Dieu, mais cette façon de penser est 
tragique en ce sens où ceux qui parfois se plaignent de ne pas 
avoir la foi auraient donc été exclus de la part de Dieu, aux yeux
de ceux qui ont non seulement la foi mais aussi cette théorie du 
don . Pour ma part, je pense que la foi est cette capacité, ou 
cette volonté ou ce plaisir,  de superposer un autre degré  sur ce 
que d'autres appellerait banal. Le sens de la foi, c'est un sens à 
développer, qui sans doute mérite de la pratique et aussi 
d'ouvrir l'oeil, comme Jésus le recommande à ses élèves. Le 
sens de la foi est similaire au sens poétique, non pas pour 
protester que ça ne rime pas, où pour  demander à quoi ça rime,
mais pour ressentir que cela vit et comment cela vit, comment 
cela s'accorde, comment cela s'accorderait , comment cela 

demande de l'amour, comment cela nécessite une réparation ou
une guérison, ou tout simplement pour ressentir comment c'est 
beau.

Jésus avec sa grande confiance en lui, n'avait pas besoin de 
signes spectaculaires, et c'est pourquoi il proclame qu'il n'en 
sera pas donné, parce qu'ils ne seraient que des artifices, et qu'il
y a bien d'autres choses beaucoup  plus  discrètes et sensibles- 
comme une graine de moutarde,  et plus en attente d'être vues, 
d'être aimées et comprises, qu'un bombardement de preuves 
tombées du ciel.

Ce texte, avant qu'il soit rapiécé par les autres évangiles, illustre
un moment fort du passage à une modernité théologique. La 
littérature des signes fracassants n'a plus d'interêt. À moins 
qu'elle ne fut qu'une littérature symbolique, qui ne prétendait 
pas faire croire à ce qu'elle racontait, au premier degré, cette 
littérature ancienne ne décrivait qu'un Dieu anthropomorphe, 
admirateur de lui-même, n'envoyant pas de signes , mais des 
mises en demeure, à un peuple sommé de passer   d'une 
soumission à l'autre, sans avoir eu le temps de réfléchir, tant le 
ciel est rempli de souffre et de foudre.

À la sortie de cette controverse, l'écrivain Marc et Jésus 
inventent un monde beaucoup plus grand, beaucoup plus 
sensible et beaucoup plus subtil, un monde qui s'adresse à ceux 
et celles qui veulent apprendre à avoir la foi, en  comptant sur 
leur perspicacité, leur sens poétique, leur vigilance, leur 
compassion, leur confiance en eux-même et qui aimeraient bien
se retrouver comme des élèves de ce Christ-là, prêts à affronter 
l'imaginaire global, superficiel binaire et outrancier dans lequel 
notre monde étouffe et que certains utilisent pour nous divertir 
ou nous effrayer.

13 Puis il les quitta  (les laissa en plan) et reprit le bateau pour 
regagner l'autre rive.

AMEN

PRÉDICATION À L'ORATOIRE DU LOUVRE

LE 28 DÉCEMBRE 2025

DONNÉE PAR LE PASTEUR ROBERT PHILIPOUSSI

À PARTIR DU TEXTE:

Marc 8,11-13

11 Les pharisiens survinrent, 
commencèrent à débattre (se disputer) 
avec lui et, pour le mettre à l'épreuve (le
tester) , ils lui demandèrent un signe 
venant du ciel. 12 Il soupira 
profondément  (il gémit ) en son esprit 
et dit : Pourquoi cette génération  (cette 
engeance) demande-t-elle un signe ? 
Amen, je vous le dis, il ne sera pas 
donné de signe à cette génération. 13 
Puis il les quitta  (les laissa en plan) et 
reprit le bateau pour regagner l'autre 
rive.


