
Pasteure Béatrice Cléro-Mazire, prédication pour l’Oratoire du Louvre le 25 décembre 2025. 

« Emmanuel : Dieu avec nous »  
Esaïe 7, 10-16 

Le Seigneur dit encore à Achaz  : Demande un signe au Seigneur, ton Dieu, soit dans les profondeurs du séjour des 
morts, soit dans les lieux les plus élevés. Achaz répondit : Je ne demanderai rien, je ne provoquerai pas le Seigneur. 
Esaïe dit alors : Ecoutez, je vous prie, maison de David ! Ne vous suffit-il pas de lasser la patience des hommes, que 
vous lassiez encore celle de mon Dieu ? C'est pourquoi le Seigneur lui-même vous donnera un signe : la jeune fille est 
enceinte, elle mettra au monde un fils et l'appellera du nom d'Immanou-El (« Dieu est avec nous »). Il se nourrira de 
lait fermenté et de miel quand il saura rejeter ce qui est mauvais et choisir ce qui est bon. Mais avant que l'enfant sache 
rejeter ce qui est mauvais et choisir ce qui est bon, la terre des deux rois qui t'épouvantent sera abandonnée. 

Matthieu 1, 18-25 
Voici comment arriva la naissance de Jésus-Christ. Marie, sa mère, était fiancée à Joseph ; avant leur union, elle se 
trouva enceinte par le fait de l'Esprit saint. Joseph, son mari, qui était juste et qui ne voulait pas la dénoncer 
publiquement, décida de la répudier en secret. Comme il y pensait, l'ange du Seigneur lui apparut en rêve et dit  : 
Joseph, fils de David, n'aie pas peur de prendre chez toi Marie, ta femme, car l'enfant qu'elle a conçu vient de l'Esprit 
saint  ; elle mettra au monde un fils, et tu l'appelleras du nom de Jésus, car c'est lui qui sauvera son peuple de ses 
péchés. Tout cela arriva afin que s'accomplisse ce que le Seigneur avait dit par l'entremise du prophète : 
La vierge sera enceinte ; elle mettra au monde un fils et on l'appellera du nom d’Emmanuel, ce qui se traduit : Dieu 
avec nous. A son réveil, Joseph fit ce que l'ange du Seigneur lui avait ordonné, et il prit sa femme chez lui. Mais il n'eut 
pas de relations avec elle jusqu'à ce qu'elle eût mis au monde un fils, qu'il appela du nom de Jésus. 

 
            Le rêve de Joseph paraît limpide. Le rêveur 
se réveille et fait exactement ce qu’on lui a intimé 
de faire dans son rêve. Pourtant, Pour nous, lecteurs 
et lectrices du 21ème siècle, c’est, comme qui dirait 
: de l’hébreu. Et justement, c’est avec un mot 
hébreu que l’ange fait comprendre à Joseph ce qui 
est en train d’arriver.  Dans ce mot, on trouve trois 
mots : « Dieu » (El), « avec » (ime) et « nous » 
(anou)  .  Joseph reçoit donc l’annonce d’un Dieu 
qui est avec son peuple, avec l’humanité, avec lui, 
Joseph. 
Pour comprendre comment ce mot composite est 
employer dans la Bible, il faut remonter au livre du 
prophète Esaïe et essayer de comprendre dans 
quelle circonstance il est employé. 
Dans le Premier Esaïe, c’est à dire le premier tiers 
du Livre, les événements dont on parlent sont 
basés, comme souvent dans les textes les plus 
merveilleux, sur des faits historiques. Mais une 
histoire interprétée au prisme de la foi en un Dieu 
qui aide son peuple quoi qu’il arrive. 
   « Le coeur d’Achaz et le coeur de son peuple se 
mirent à chanceler comme les arbres de la forêt 
sous le vent » (Esaïe 7, 2b). Voici la situation du roi 
de Jérusalem au moment où Esaïe va prononcer 
cette promesse : un enfant qui sera le signe de la 
présence de Dieu va naître. Les Assyriens marchent 
sur Samarie et annexent le royaume du nord 
d’Israël qui n’a pas pu résister malgré l’aide de 
l’Égypte ; mais, contre toute attente, une épidémie 
de peste va décimer les Assyriens et permettre au 

royaume du sud et donc à la dynastie davidique de 
perdurer encore pour un temps. L’épidémie va 
empêcher que l’invasion commencée par les 
Assyriens au nord,  n’arrive jusqu’à la ville sainte. 
La paix pour un temps au moins, est offerte au 
peuple de Jérusalem. Le peuple d’Israël est alors 
coupé en deux et le royaume du nord, dont la 
capitale est Samarie, veut attaquer son frère le 
royaume du sud, pour le forcer à entrer dans la 
coalition avec l’Égypte contre l’Assyrie qui marche 
vers la Palestine.

C’est dans cette période de guerre que cette 
promesse vient rejoindre un peuple dans sa peur. 
Un enfant va naître et on l’appellera : « Immanou-
el  » :  Dieu avec nous. Cette naissance présente 
l’enfant comme étant déjà dans la Terre Promise : il 
se nourrira de lait et de miel, et il reviendra au 
jardin d’Eden , là où se trouve l’arbre de la 
connaissance du bien et du mal. 
Et avant même que l’enfant atteigne l’âge de raison 
et sache rejeter ce qui est mauvais et choisir ce qui 
est bon, la «  terre des deux rois qui t’épouvantent 
sera abandonnée  ». Eh oui, la coalition contre 
Jérusalem sera vaincue, par une épidémie qui vient 
à point nommé. 
                       Le petit enfant qui naît dans ce contexte 
historique est vu comme un signe de l’amour de 
Dieu pour son peuple. 



Cet enfant n’est pas mythique, il est fils de roi, c’est 
le fils d’Achaz lui-même, un descendant du roi 
David et 
le signe que la dynastie des rois de Juda ne 
s’éteindra pas car Dieu est avec elle. La jeune fille 
qui enfantera est la jeune reine, il n’est pas dit en 
hébreu qu’elle est vierge, mais seulement que c’est 
une jeune fille. La Septante, version grecque de la 
Bible a traduit en grec par « vierge », mais le texte 
d’Esaïe en hébreu ne le dit pas. 
            Ainsi, cette naissance devient miraculeuse 
au fil des siècles et des traductions, interprétant la 
naissance comme l’oeuvre de salut de Dieu pour 
son peuple à travers le motif des matriarches 
stériles qui enfantent quand même et des vierges 
qui mettent au monde des rois.

L’Évangile de Matthieu va retenir ce 
passage prophétique pour parler du salut contenu 
dans la vie de ce petit enfant qui naît contre toute 
attente de cette jeune fille qui n’est pas encore 
mariée avec Joseph.  
                       Comment comprendre cette présence de 
Dieu dont parle ce nom ?

Dans l’histoire racontée par Esaïe, 
l’intervention de Dieu est reconnue à son efficacité 
contre la destruction d’un royaume pourtant affaibli 
et qui semble très vulnérable. Dans l’histoire 
racontée par Matthieu, cette vulnérabilité se 
retrouve dans la situation de Joseph, qui doit 
épouser une jeune fille déjà enceinte. Les deux 
situation n’évoque pas du tout la même situation et 
ne se situent pas sur le même plan. Chez Esaïe, la 
question est politique et évoque la guerre. Chez 
Matthieu, le problème est plutôt d’ordre morale et 
ne semble pas, à nos yeux en tout cas, d’une gravité 
très grande. Car après tout, qu’est-ce que risque 
Joseph réellement, dans sa vie, en prenant pour 
femme Marie ? 

D’un récit qui met en scène un royaume et 
tout une population, l’Évangile nous fait passer à 
une situation bien plus personnelle, qui met en 
cause l’honneur d’un homme et de son épouse. 

Le Dieu des armées, le Dieu des grands 
équilibres du monde se fait intime, et la figure de 
l’ange qui parle à joseph nous le rappelle, comme 
le mode de communication onirique nous le fait 
comprendre. Là où les prophètes prédisaient la 
marche du monde politique aux rois qu’ils 
accompagnaient, Matthieu parle d’un ange du 
Seigneur qui parle à Joseph en l’inscrivant dans une 
dynastie royale : celle de David et qui l’encourage 
à ne pas craindre. 

L’ange convoque des événements 
historiques terrifiants que Joseph, ayant entendu les 

prophéties d’Esaïe racontées au temple, connaît 
forcément. C’est dans le trésor scripturaire de 
Joseph, dans les textes qui font tradition pour lui, 
ceux qui règlent sa vie et ses moeurs que l’ange va 
fouiller, afin de trouver les récits qui pourraient 
faire sens pour Joseph. Le futur marié est accablé, 
il semble qu’il ait besoin d’aller dans cette grande 
bibliothèque de promesses pour trouver une sortie 
honorable à son problème. Même si ce n’est pas 
l’invasion des assyriens qui le met dans cet état, 
c’est une guerre intérieure qui  tourmente Joseph. 

On appellera l’enfant à naître : « Dieu avec 
nous ». Est-ce à dire que c’est précisément quand la 
conscience se disloque en crainte et en doutes que 
Dieu est avec nous ? 
N’est-ce pas dans les interstices du cas de 
conscience, dans la division intime que se dévoile 
la présence d’un principe plus grand que soi qui 
enjoint de décider seul avec courage et confiance ? 
Aujourd’hui nous avons baptisé Akihisa. La 
découverte d’un Dieu avec lui a été son moteur 
pour demander le baptême. Pourquoi maintenant ? 
Pourquoi ici ? Seul son ange intérieur pourrait le 
dire et ce n’est pas le lieu d’exposer au grand jour 
ce qui est intime. Mais nous comprenant que 
L’Emmanuel qui naît à Noël n’est pas un être 
merveilleux qui existerait en tant que tel quelque 
part comme une entité substantielle. L’Emmanuel 
qui naît à Noël est contenu dans ce avec qui 
n’existait pas pour nous et qui se met à exister dans 
la conscience qui cherche son fondement. Jésus est 
un enfant certainement comme les autres, mais 
c’est dans le fait même que sa naissance pose 
problème que se trouve la manifestation d’un Dieu 
avec nous. C’est parce que sa naissance surmonte 
les a priori et les conventions qu’elle peut évoque 
le «  avec  » de Dieu. Joseph ne sera plus jamais 
seul. Il saura, dans toutes ses décisions, dans tous 
ses tourments, que là où est sa peur, là aussi est 
Dieu qui veille sur lui et l’encourage à faire ce qui 
est juste contre tous les arguments rationnels qui lui 
intimerait l’ordre contraire. 
Noël est la naissance de la foi, cette foi qui 
contrarie la peur, qui encourage l’audacieux à être 
juste et à faire advenir le règne de Dieu sur cette 
terre alors même que tout semble si difficile et 
perdu d’avance. Le bruit de la guerre semble 
envahir notre monde, et la violence semble 
s’étendre telle l’invasion assyrienne sur Achaz, 
mais c’est précisément dans cette peur que Dieu 
nous rejoint Un enfant est né malgré le mal, et c’est 
la vie qui l’emporte. Que la foi de Joseph nous 
habite, le sauveur est avec nous. Amen.  




