
Matthieu 1,18-25 Dimanche 21 décembre 2025 – 
EPUdF Oratoire-Paris. Pierre Magne de la Croix 

Introduction 
Toute naissance est quelconque et ordinaire.
Et toute naissance est particulière et unique. L’Évangile de 
Matthieu raconte à Noël cette naissance ordinaire et 
particulière en plusieurs étapes
1. Tout commence par raconter les ancêtres, une belle 
généalogie (Matthieu 1,1-17)... d’hommes ordinaires dans 
laquelle se glissent quelques femmes particulières : Tamar, 
victime d’un inceste, Bethsabée victime d’un adultère, Rahab 
victime de la prostitution, Ruth victime car étrangère et veuve, 
et Marie …. fille-mère presque victime sauf que le récit va lui 
donner, à elle aussi, un avenir.
2. Car le couple parental va devoir se construire (1,18-25) 
malgré et avec cette grossesse particulière. Joseph va protéger 
la fille-mère, adopter cet enfant qui ne serait pas le sien, donner
un nom qu’il n’a pas choisi : une mère célibataire, un père 
adoptif, une famille recomposée, tout cela par la grâce du Dieu 
biblique qui intervient pour faire vivre malgré le monde. 
                Prédication
Joseph est trois fois père et trois fois juste
Joseph est le père de l'enfant d'une femme qui n'est pas la 
sienne, enfant qu'il n'a pas conçu et à qui il donne un nom qu'il 
n'a pas choisi !
D'abord, il n'est pas encore marié à sa femme et donc (en tout 
cas à l'époque) il n'aurait jamais dû être père ; ensuite, il se 
demande si sa femme (future) ne l'a pas trompé avec un autre, 
et il en a la confirmation par le messager de Dieu 
(biologiquement parlant en tout cas, il n'est pas le père de 
l'enfant à naître). 
Joseph est le père de l'enfant d'une femme qui n'est pas la 
sienne, enfant qu'il n'a pas conçu et à qui il donne un nom qu'il 
n'a pas choisi !
"pauvre Joseph" ?
son histoire ne ressemblerait pas vraiment à celle d'un père 
"classique".
….  Quoique !
Quoique, parce que Joseph est un père classique, 3 fois un père 
classique
a. Il n’est pas le géniteur, mais il est le père car il adopte cet 
enfant comme le sien : et c’est ce que fait tout père : soit par la 
présomption de paternité lorsqu’on est marié, soit en allant 
reconnaître l’enfant à la mairie.
Mais au-delà de cet acte administratif, tout père devient père 
non pas parce que je suis le géniteur mais parce que je nomme 
l’enfant et le reconnaît comme mien : « tu es mon fils, tu es ma 
fille » : la parole a ici tout son poids et souligne que la filiation 
n’est pas qu’une affaire de génétique mais aussi une question de
relation, de désir, de volonté : je te reconnaît comme fils, parce 
que nous t’avons attendu, désiré, et que tu viens et je t’acceuille
b. Et Joseph est père aussi en ce qu’il donne à Jésus une lignée, 
une généalogie, une langue, une histoire une culture, une 
famille. Et laquelle !
L’Evangile de Matthieu commence, s’ouvre par la généalogie de 
Joseph, qui va devenir la généalogie de Jésus, par l’adoption de 
Joseph : l’Évangile rappelle les 3 fois 14 générations : avec 
certes des rois, des grands Abraham, Isaac Jacob, David 
Salomon, mais aussi des polygames, des agresseurs, un 
assassin, des adultères, une prostituée, une étrangère veuve, 
des connus et des inconnus…
Mais c’est ma vie, mon héritage, une généalogie : par Joseph, 
grâce à l’adoption par Joseph, Jésus reçoit une famille, des 
pères et des mères, une histoire, un passé, une mémoire, un 
enracinement, une alliance, une terre : Jésus saura qui il est 
parce qu’il saura qui est Joseph, son père adoptif
C’est bien cela être Père !
c. Joseph donne donc à cet enfant une mémoire
et un avenir : Des racines et des ailes ( “Il n’y a que deux 
héritages durables que nous pouvons espérer donner à nos 
enfants. L’un d’eux, des racines, l’autre, des ailes”.)
En effet, Joseph va donner à l’enfant un prénom, Jésus, qui dit 
tout un avenir, une espérance, un devenir, un peu lourd, mais 
c’est bien aussi ce regard de confiance et d’espérance qui donne 
confiance et force : la confiance est contaminante. 

Et de même que Joseph va apporter à l’enfant son prénom et 
son avenir, de même Joseph va porter cet enfant pour le 
protéger, pour le faire grandir, pour le lancer dans la vie :
Les deux premiers chapitres de Matthieu racontent comment 
Joseph porte l’enfant et sa mère pour les protéger et leur 
donner un avenir à travers un mode cruel, difficile : ce sera la 
fuite en Égypte, pour échapper au massacre des innocents, puis 
le retour par un autre chemin pour aller ailleurs qu’à Bethléem, 
plus au Nord, là où se trouve du travail et de la vie : Nazareth.
Sans cette permanence éducative, sans cet accompagnement 
paternel de Joseph dans les deux premiers chapitres, il n’y a pas
d’avenir, pas de 3ème chapitre, pas de baptême de Jésus où 
Jésus va être adopté par un autre père : Dieu
Deux pères ? Mais c’est une autre histoire
Dans l’Evangile de Matthieu, la filiation n’est pas une histoire 
d’ADN, mais bien une histoire d’adoption, d’accueil et de don, 
de vie commune, de mémoire, d’un projet, d’un accouchement 
par la parole, d’un « portage » d’une vie en devenir, d’un 
« grandissement » de l’enfant
Cf. Delphine Horvilleur =  suis Juive non pas parce que mes 
parents le sont, mais parce que mes enfants le sont à leur 
manière. La tradition transmission transmise est toujours une 
question de trahison, le copié-collé aura à être remplacé par un 
transmettre-transformer. 
Cette adoption, cette filiation par la Parole, par l’adoption est 
bien plus qu’une gentillesse, qu’une miséricorde, qu’une 
compassion : elle est ce qui fait que le christianisme élargit la 
famille de Dieu, la famille humaine bien au-delà des clans, des 
tribus, des groupes nationaux, des classes sociales, des 
ethnies…
"L'adoption est la bonne nouvelle de l'Evangile" écrit Michel 
Serres :
« Ce que l’église peut apporter au monde aujourd’hui, c’est le 
modèle de la Sainte Famille. On y lit que le père n’est pas le 
père – puisqu’il est le père adoptif, il n’est pas le père naturel –, 
le fils n’est pas le fils – il n’est pas le fils naturel. 
la Sainte Famille est une famille qui rompt complètement avec 
toutes les généalogies antiques, en ce qu’elle est fondée sur 
l’adoption, c’est-à-dire sur le choix par la Parole, par amour, 
par volonté, par projet, par engagement.
Ce modèle est extraordinairement moderne. Il invente de 
nouvelles structures élémentaires de la parenté, basées sur la 
parole du Christ : « Aimez-vous les uns les autres ».
Depuis lors, il est normal que dans l’Eglise, mais aussi dans nos 
rencontres, nos partages, nous puissions appeler frère, sœur, 
une personne qui pourrait être mon père, ou ma fille !
 « Je te choisis par amour ». Tel est le modèle de la Sainte 
Famille. La loi naturelle n’existe plus, c’est la loi d’amour qui 
compte en premier.
Je crois que l’adoption est la “bonne nouvelle” de l’Évangile. 
Avant l’Évangile, il y avait la généalogie, les lois tribales, c’est-à-
dire les lois par héritage. Aujourd’hui encore, ce qui rend 
impossible l’arrivée de la démocratie, ce sont des luttes entre 
familles, entre tribus, les clans, comme autrefois dans le 
Moyen-Orient antique.
La nouveauté extraordinaire du point de vue politique, 
anthropologique et moral du christianisme, c’est d’avoir 
supprimé cet héritage naturel et d’y avoir substitué l’adoption, 
le choix délibéré et libre par amour. »  Michel Serres

Toute naissance est quelconque et ordinaire.
Et toute naissance est particulière et unique. L’Évangile de 
Matthieu raconte à Noël cette naissance ordinaire et 
particulière de Joseph trois fois père ET à cause de cette 
naissance, ou grâce à cette naissance Jospeh est trois fois juste
Trois fois juste 

Joseph est juste d'abord parce qu'il veut répudier Marie, ce qui 
serait conforme à la Loi : Marie devenue enceinte avant le 
mariage prévu n’est plus « épousable » ! On mesure toutes les 
conséquences pour une jeune fille. Mais cela est juste : Joseph 
doit annuler son mariage !
Puis Joseph est une seconde fois juste, parce qu'il veut protéger 
Marie, en la répudiant en secret, c'est-à-dire, sans lui faire du 



mal : il s’agit de protéger la personne fragile en ne la mettant 
pas dans une situation délicate de honte ; une répudiation « en 
secret » permettrait à Maire d’’être réintégrer dans le clan du 
père ? et donc de retrouver une protection (paternelle), un 
statut, voire une nouvelle possibilité de mariage ?
En cela Marie est dans la continuation des 4 autres femmes de 
la généalogie, les quelques femmes particulières : Tamar, 
victime d’un inceste, Bethsabée victime d’un adultère, Rahab 
victime de la prostitution, Ruth victime car étrangère et veuve, 
et Marie …. fille-mère presque victime sauf que le récit va lui 
donner, à elle aussi, un avenir.
En effet, Marie est comme ces 4 autres femmes particulières de 
la généalogie : elles ne devraient pas avoir ni avenir, ni 
reconnaissance, ni une place dans le « peuple élu » parce que 
leur vécu, leur métier, leur situation devraient les mettre à 
,l’écart d’une « bonne place », du moins d’une place reconnue : 
celles qui aux yeux du monde n’ont pas de place, l’Évangile leur 
reconnait une place totale et entière :
Dieu vient au monde par elles
Dieu entre la famille humaine par elles, pour nous faire entrer 
dans sa famille
Marie, sœur, fille, héritière des 4 héroïnes de la généalogie

Joseph est une première fois juste parce qu’il veut répudier 
Marie
Joseph est une 2ème fois juste parce qu’il veut protéger Marie 
en la répudiant en secret
Joseph est une 3ème fois juste parce qu’il va justement 
entendre une parole autre , une Parole qui va l’orienter va une 
autre attitude juste. Joseph est une troisième fois juste: parce 
qu'il accepte de se laisser transformer, de se laisser convertir, 
par une Parole toute autre, par une Parole toute différente, par 
une Parole qui lui dit :
ne crains pas Joseph : Dieu est présent, Dieu est là où tu ne 
t'imagines pas qu'il soit, Dieu est avec toi, là aussi dans des 
situations de faiblesse, de fragilité, de scandale pour les grecs, 
de folie pour les Juifs
Joseph est une troisième fois juste, parce qu'il accepte que cette
Parole ne soit pas celle qu'il attend : ne crains pas : Je suis avec 
vous: Emmanuel
Joseph est juste parce qu’il voit que l’humain a besoin de 
justice, de reconnaissance, d’amour
Joseph est juste parce qu’il accepte que Dieu lui montre un 
chemin autre que celui qu’il croyait

Dieu ne ressemble pas à ce que Joseph avait prévu et imaginé.
Mais Joseph est juste parce qu’il accepte de prendre un chemin 
autre 
Toute naissance est quelconque et ordinaire.
Et toute naissance est particulière et unique. L’Évangile de 
Matthieu raconte à Noël cette naissance ordinaire et 
particulière en plusieurs étapes
1. La généalogie
2. L’annonce de cette naissance
Puis : 3. À chaque naissance, des visites ! Les fameux mages-
astronomes (2,1-12) perdent leur tête dans les étoiles – leur 
domaine socio-professionnel – et se laissent perdre par une 
étoile qui les éconduit vers Jérusalem. Du coup le roi Hérode 
est mis au parfum qu’il y a un nouveau roi ... aïe ! Les 
meilleures intentions peuvent avoir des conséquences négatives
dramatiques insoupçonnées ! Mais grâce aux savants de 
Jérusalem, les visiteurs retrouvent le bon chemin vers Bethléem
où Jésus est né ordinairement à la maison. L’observation de la 
nature (les étoiles) ne suffit pas : pour aller à l’essentiel (une 
naissance) il est souvent nécessaire de passer par les textes 
anciens, par l’histoire et la culture (Jérusalem). Merci aux 
savants du passé qui orientent les mages vers l’avenir. Les 
cadeaux disent un avenir et une attente, comme une boussole 
que l’on donne pour « plus tard » : à chaque enfant on projette 
des attentes, une espérance, des vœux. Jésus n’y échappe pas !
4. La 4ème étape (2,13-23) est la réalité du monde : il faudra 
fuir pour échapper aux soldats d’Hérode qui viennent tuer. Fuir
et émigrer pour survivre : l’Égypte sera le refuge pour sauver 
leur vie et permettre à l’enfant de vivre et de survivre. Car pour 

sauver sa vie, pour survivre il faut parfois devenir étrangers et 
migrants : c’était déjà le récit de Ruth. Après avoir été accueilli 
par sa mère, par son père et par les Mages, Jésus sera accueilli 
en tant qu’étranger par les gens d’Égypte. Comme si la présence
de Dieu dans le monde ne pouvait se faire autrement qu’en 
vivant ce que vivent des millions de gens

Une naissance ordinaire et particulière !
De de récit, je discerne 3 enseignements :

A. Ce Noël de Matthieu est un récit ! C’est une évidence ? 
Quoique ! En racontant une histoire, Matthieu, en bon 
chrétien-juif, dit que Dieu n’est pas d’abord une thèse, une 
théorie, un dogme, un deus ex machina, une réponse, une 
philosophie, une explication, mais que Dieu est d’abord histoire
humaine : Dieu se donne dans une histoire qui est la nôtre. 
Dieu ne se prouve pas, il s’éprouve ; et à quoi cela servirait –il 
de raconter ce récit si cette histoire ne devient pas mon histoire.
Dieu entre dans notre histoire, par la naissance, pour nous faire
entrer dans son histoire.

B. Le temps. Une naissance, c’est d’abord 9 mois d’attente, de 
préparation, de temps, 9 mois et plus puisque la vie de couple 
commence avant les 9 mois et se poursuit après les 9 mois : 
avant le couple il y a des familles, des ancêtres, un passé, une 
généalogie, une culture et après la naissance il y a un avenir, du 
temps pour grandir, beaucoup de temps. L’évangile de 
Matthieu fera un saut entre ce récit d’enfance et le temps où 
Jésus adulte commence son ministère, sa dernière année de vie.
Au moment d’une naissance c’est tout un passé qui est présent, 
des ancêtres, une histoire et c’est tout un avenir, à construire à 
vivre. Tout est donné et tout reste à faire. Chercher les traces de
Dieu dans nos vies nécessite d’habiter ce temps, de recevoir ce 
passé, d’entrer comme Joseph dans la pâte de l’existence 
humaine, pour faire place et avenir à ce qui fait la vie.

C. Le monde de cette naissance est notre monde : cruel, dur, 
violent, jetant bien des gens sur les routes pour survivre et avec 
des chefs comme Hérode qui fait le vide autour de lui, élimine 
les opposants, disqualifie toute alternative, chasse ceux qui ne 
vont pas dans son sens, y compris sa propre famille. « Moi ou le
chaos ». On retrouve presque le mythe de Chronos dévorant ses
enfants et où seul le futur Zeus y échappe, comme Jésus 
échappe au massacre ! Mais l’avenir de Jésus ne sera pas celui 
de Zeus. Ce récit d’une naissance est comme une parenthèse de 
bonheur et d’espérance, comme une contestation de ce monde :
la naissance d’un enfant est la plus belle parole de contestation 
de ce monde cruel, et la plus belle parole de confiance en 
l’avenir dans ce monde
La naissance, c’est le fait que nous recommençons quelque 
chose de nouveau : l’expérience de cette capacité à commencer 
du nouveau donne aux affaires humaines la confiance et 
l’espérance, ces deux caractéristiques essentielles de la vie. 
L’expression la plus simple de cette confiance et de cette action 
se trouve dans la parole de l’Évangile qui dit : « un enfant nous 
est né »
Ainsi la naissance est à la fois contestation de ce monde et lutte 
pour le transformer, à la fois protestation et confiance, 
avertissement et encouragement. 
Dieu a besoin d’être accueilli dans une famille humaine pour 
nous faire entrer dans sa famille

Au cœur de la nuit    au cœur de nos vies une Parole se fait 
entendre : Une parole de Naissance   voici Dieu qui vient parmi 
nousLa longue attente prend fin,et c'est l'inattendu d'un Dieu 
qui vient naître parmi nousOn espérait le tout puissantet Dieu 
nous envoie un enfant On espérait l'extraordinaire et Dieu vient
dans le quotidien. On attendait quelqu'un sur qui s'appuyer et 
voilà que cet enfant a besoin de nous Besoin d'un toit pour 
l'abriter
et de bras pour le porter.Dieu entre dans nos vies pour nous 
faire entrer dans la sienne.


